Tasyri’: Jurnal Tarbiyah - Syari’ah Islamiyah
E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132
Vol. 32 No. 01 April 2025

KONSEP INSAN KAMIL DALAM KURIKULUM PAI
Solchan Ghozali
Email : solchanghozali99@gmail.com

(Universitas Islam Sunan Giri Surabaya)

Abstrak

Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) pada jenjang Sekolah Menengah
Umum (SMU) dirancang dengan tujuan utama agar peserta didik dapat
memahami ajaran Islam secara komprehensif, yang mencakup aspek akidah,
akhlak, dan syariat. Jika ditelaah lebih lanjut, tujuan kurikulum ini menunjukkan
titik kesamaan sekaligus perbedaan dengan konsep insan kamil sebagaimana
dikemukakan oleh Al-Ghazali. Dalam pandangan Al-Ghazali, insan kamil adalah
individu yang memiliki akhlak mulia, menjunjung tinggi budi pekerti, menjauhi
perbuatan maksiat, serta berperan aktif dalam mencegah kemungkaran dan
menyeru kepada kebaikan (amar ma'ruf nahi munkar). Tujuan kurikulum PAI
SMU pada dasarnya selaras dengan cita-cita pembentukan insan kamil menurut
Al-Ghazali, yakni mengarahkan siswa untuk menjadi pribadi yang unggul secara
moral dan spiritual. Perbedaan antara keduanya terletak pada aspek al-muhtasib
dan mu’min al-hisbah, di mana konsep Al-Ghazali lebih menekankan pada
kesadaran individu sebagai pengawas moral yang aktif dalam masyarakat.
Berdasarkan uraian latar belakang yang telah dikemukakan, maka dapat
dirumuskan permasalahan utama dalam penelitian ini sebagai berikut: 1.
Bagaimana Konsep Insan Kamil Menurut Al-Ghazali?, 2. Seperti apa Tujuan
Kurikulum SMU than 2006 Bidang PAI Dengan Insan Kamil Menurut Konsep Al-
Ghazali?. Penelitian ini termasuk dalam kategori studi kualitatif, yaitu suatu
pendekatan yang bertujuan menghasilkan data deskriptif berupa narasi tertulis
maupun lisan dari individu serta perilaku yang diamati. Kajian ini dilaksanakan
melalui pendekatan studi kepustakaan (library research). Pengumpulan data
dilakukan menggunakan teknik dokumentasi, yakni dengan menelaah serta
mencatat berbagai sumber laporan tertulis yang relevan dengan fokus kajian.
Adapun teknik analisis yang digunakan adalah analisis isi (content analysis), yang
bertujuan untuk menarik makna serta menyimpulkan informasi dari berbagai
literatur dan dokumen yang dijadikan sumber data. Berdasarkan hasil kajian
peneliti Kendati demikian, kurikulum PAI tersebut tetap memiliki keterkaitan
erat dengan pemikiran Al-Ghazali. Hal ini tampak dari harapan agar siswa
mampu melaksanakan ibadah dengan baik kepada Allah SWT, serta menjauhi
sifat-sifat tercela seperti riya’, kesombongan, ingkar janji, dan dusta. Melalui
proses pendidikan tersebut, siswa diharapkan dapat mengembangkan akhlak
karimah sebagai fondasi utama dalam membentuk kepribadian muslim yang
paripurna.

Kata Kunci : Insan kamil, Kurikulum, Pemikiran Al-Ghozali
Abstract

The Islamic Religious Education (PAl) curriculum for Senior High Schools
(SMU) was designed with the primary goal of enabling students to understand
Islamic teachings comprehensively, encompassing aspects of faith (‘aqidah), ethics

168

——
| —


mailto:solchanghozali99@gmail.com

Tasyri’: Jurnal Tarbiyah - Syari’ah Islamiyah
E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132
Vol. 32 No. 01 April 2025

(akhlaq), and Islamic law (shari’ah). Upon further analysis, the objectives of this
curriculum reveal both similarities and differences with the concept of insan kamil
as articulated by Al-Ghazali. According to Al-Ghazali, insan kamil refers to an
individual who possesses noble character, upholds moral values, refrains from
sinful acts, and actively engages in promoting good and preventing evil (amar
ma'ruf nahi munkar). Essentially, the objectives of the 2006 PAI curriculum align
with Al-Ghazali’s vision of insan kamil, aiming to shape students into morally and
spiritually excellent individuals. The key difference lies in the concepts of al-
muhtasib and mu’min al-hisbah, in which Al-Ghazali emphasizes individual
awareness as an active moral overseer within society. Based on this background,
the main research problems can be formulated as follows: 1) What is the concept of
insan kamil according to Al-Ghazali? 2) How do the objectives of the 2006 SMU PAI
curriculum align with the concept of insan kamil as defined by Al-Ghazali? This
study falls under the category of qualitative research, an approach aimed at
producing descriptive data in the form of written or spoken narratives from
individuals and observed behaviors. The study was conducted through a library
research approach. Data collection was carried out using documentation
techniques, involving the examination and recording of various written sources
relevant to the research focus. The analysis technique employed was content
analysis, aimed at deriving meaning and drawing conclusions from the literature
and documents used as data sources. Based on the researcher’s findings, the 2006
PAI curriculum remains closely related to Al-Ghazali’s thought. This is evident in its
emphasis on encouraging students to worship Allah sincerely and to avoid
reprehensible traits such as hypocrisy (riya’), arrogance, breach of promises, and
dishonesty. Through this educational process, students are expected to develop
akhlaq karimah (noble character) as the foundational basis for shaping a holistic
Muslim personality.

Keywords: Insan kamil, Curriculum, Al-Ghazali’s Thought
A. Pendahuluan

Melalui Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional, menetapkan visi pendidikan nasional sebagai suatu sistem yang berfungsi
sebagai pranata sosial yang kuat dan berwibawa dalam memberdayakan seluruh
warga negara Indonesia. Visi ini diarahkan untuk mendorong terciptanya individu
yang berkualitas dan mampu secara proaktif merespons berbagai tantangan zaman
yang senantiasa mengalami perubahan.

Tujuan utama pendidikan nasional sebagaimana tercantum dalam undang-
undang tersebut adalah mengembangkan potensi peserta didik secara optimal, agar
mereka tumbuh menjadi pribadi yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang
Maha Esa, memiliki akhlak mulia, sehat jasmani dan rohani, berilmu, terampil, kreatif,
mandiri, serta menjadi warga negara yang demokratis dan bertanggung jawab.

Dalam rangka mewujudkan tujuan pendidikan nasional, pemerintah telah
menetapkan berbagai regulasi yang mendukung pelaksanaan pendidikan, salah
satunya adalah kebijakan mengenai kurikulum. Saat ini, perumusan kurikulum
diserahkan kepada masing-masing satuan pendidikan untuk disesuaikan dengan

169

——
| —



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah - Syari’ah Islamiyah
E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132
Vol. 32 No. 01 April 2025

kebutuhan dan karakteristiknya. Secara historis, kurikulum pada jenjang Sekolah
Menengah Umum (SMU) yang sebelumnya dikenal sebagai Sekolah Menengah Atas
(SMA) telah mengalami sejumlah perubahan signifikan selama kurun waktu 32 tahun
terakhir. Tercatat, telah terjadi empat kali pembaruan kurikulum, yakni pada tahun
1974, 1984, 1994, 2004, dan terakhir pada.l

Dalam rangka mewujudkan tujuan pendidikan nasional tersebut, pemerintah
menetapkan berbagai regulasi yang mendukung pelaksanaan pendidikan secara
menyeluruh. Salah satu regulasi penting adalah penyusunan kurikulum, yang pada
era reformasi pendidikan saat ini perumusannya diserahkan kepada masing-masing
satuan pendidikan secara mandiri, guna menyesuaikan dengan kebutuhan dan
karakteristik peserta didik di setiap lingkungan pendidikan.

Dalam Kurikulum Sekolah Menengah Umum (SMU) tahun 1974, Pendidikan
Agama Islam (PAI) mencakup sejumlah pokok ajaran yang meliputi hubungan
manusia dengan lingkungan sekitar. PAI berfungsi sebagai sarana untuk memberikan
pemahaman dasar mengenai ajaran Islam dan membentuk peserta didik menjadi
individu muslim yang taat?. Secara historis, perubahan kurikulum tidak mudah
diterapkan, bahkan sebuah ide pendidikan memerlukan waktu panjang sebelum
diterapkan secara luas di lembaga pendidikan formal.

Pada era 2006, pendekatan kurikulum lebih menitikberatkan pada
pencapaian kompetensi menyeluruh, tidak sekadar penguasaan materi ajar.
Kurikulum tahun 1984 belum menunjukkan perubahan signifikan dibandingkan
kurikulum 1974, dengan tujuan utama agar siswa memahami Islam secara
komprehensif, meliputi aspek aqidah dan akhlak3. Ruang lingkup PAI dalam
kurikulum tersebut mencakup hubungan manusia dengan Allah SWT, sesama
makhluk, dan lingkungan, yang diarahkan untuk membentuk pribadi muslim yang
beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia dalam kehidupan sosial dan kebangsaan.

Kurikulum tahun 1994 tidak menunjukkan perbedaan tujuan yang signifikan,
sementara kurikulum 2004 hingga 2006 menunjukkan adanya penyempurnaan pada
aspek keimanan, ibadah, Al-Qur’an, akhlak, muamalah, syariah, dan tarikh. Pada ,
diterapkan standar kompetensi dan kompetensi dasar dalam setiap jenjang PAI*
Misalnya, untuk kelas X semester I, materi berkisar pada penguatan iman kepada
Allah SWT beserta penghayatan sifat-sifat-Nya. Sementara itu, semester II memuat
penguatan iman kepada malaikat dan pembiasaan perilaku terpuji, seperti bertamu,
berpakaian, dan berinteraksi sosial.

1 Sunarto, Pengembangan Kurikulum Suatu Analisis Sistem untuk Menunjang Inovasi Pendidikan, Materi
Kuliah Program Pasca Sarjana IAIN Sunan Ampel Surabaya, 2001, Hal. 4.

ZDepartemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kurikulum Sekolah Menengah Atas (SMA) tahun 1975.
Pedoman Pelaksanaan Kurikulum, Jakarta, Balai Pustaka, 1981. Hal. 4.

3 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan GBPP tahun 1985, Pedoman Pelaksanaan Kurikulum. Jakarta,
Balai Pustaka, 1985. Hal. 68.

4 Departemen Pendidikan Nasional, Penyempurnaan 1995. Kurikulum Sekolah Menengah Umum GBPP,
Jakarta, DEPDIKBUD, 1985

170

——
| —



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah - Syari’ah Islamiyah
E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132
Vol. 32 No. 01 April 2025

Pada kelas XI, materi aqgidah difokuskan pada keimanan kepada rasul dan
implementasi perilakunya®. Materi akhlak meliputi pemahaman dan pembiasaan
taubat, sedangkan materi Al-Qur’an menekankan pada kompetensi dalam berbuat
kebaikan sesuai Surah Al-Bagarah ayat 148. Untuk kelas XII, pembelajaran mencakup
keimanan kepada hari akhir dan qadha’ qadar, serta pemahaman ayat-ayat yang
mendorong toleransi dan apresiasi terhadap IPTEK. Pembelajaran figh menyentuh
hukum waris, sedangkan bidang tarikh menyoroti perkembangan Islam dan hikmah
yang dapat diambil darinya.

Secara substansial, kurikulum memiliki kesamaan dengan konsep insan
kamil menurut Al-Ghazali, yaitu manusia paripurna yang memiliki pengetahuan
(ma'rifah), akhlak mulia, dan menjauhi perbuatan tercela®. Meskipun tidak
disebutkan secara eksplisit, orientasi pembelajaran dalam kurikulum ini tampaknya
selaras dengan upaya membentuk pribadi seperti yang dicita-citakan Al-Ghazali,
yakni meneladani Rasulullah SAW sebagai manusia sempurna. Oleh karena itu,
dibutuhkan kajian lebih lanjut mengenai keselarasan antara tujuan kurikulum PAI
2006 dan konsep insan kamil dalam pemikiran Al-Ghazali.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan
(library research), dengan teknik pengumpulan data berupa analisis teks terhadap
sumber-sumber tertulis. Fokus kajiannya adalah pemikiran Al-Ghozali, khususnya
mengenai konsep pendidikan Islam. Data diperoleh dari karya-karya asli imam Al-
Ghozali (data primer) serta literatur pendukung lainnya (data sekunder) yang
relevan. Sebagai studi kepustakaan, penelitian ini bergantung pada dokumen-
dokumen tertulis seperti buku, artikel ilmiah, jurnal, manuskrip, dan sumber digital.
Metode dokumentasi digunakan dalam pengumpulan data, dengan menganalisis
sumber-sumber yang berkaitan langsung dengan tema Insan Kamil dalam pemikiran
Al-Ghozali. Setelah data terkumpul, dilakukan analisis menggunakan pendekatan
historis dan analisis isi (content analysis). Analisis historis bertujuan menelaah latar
belakang serta perkembangan pemikiran tokoh, sedangkan analisis isi digunakan
untuk mengklasifikasikan dan menginterpretasikan data berdasarkan tema-tema
tertentu.

C. Pembahasan
1. Konsep Insan Kamil Menurut Al-Ghazali
Setelah dilakukan analisis perbandingan antara tujuan kurikulum
Pendidikan Agama Islam (PAI) pada tingkat SMU dengan konsep insan kamil
menurut Al-Ghazali, ditemukan beberapa perbedaan penting, yang antara lain
sebagai berikut:

5 Badan Standar Nasional Pendidikan, Peraturan Menteri Pendidikan Nasional, No. 22 dan 23 tahun 2006,
hal. 137.
6 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya "Ulum al-Din Jilid 4, Beirut, Dar al-Fikr, 1996, Hal. 27.

171

——
| —



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah - Syari’ah Islamiyah
E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132
Vol. 32 No. 01 April 2025

a. Aspek Ibadah
Kurikulum PAI mengarahkan siswa untuk menghayati, mengamalkan ajaran
[slam, serta menjaga toleransi antarumat beragama demi menciptakan
keharmonisan sosial dan menjadi pribadi yang bertakwa kepada Allah SWT.
Sebaliknya, menurut Al-Ghazali, insan kamil dicirikan oleh akhlak yang luhur
(khusnul Kkhuluq), menjauhi maksiat, dan memiliki sifat wara’, yakni
menghindari segala bentuk dosa serta tidak termasuk dalam golongan mukmin
yang berperilaku munkar (hisbah).

b. Aspek Aqidah
Dalam kurikulum PAI, tujuan pembelajaran adalah membentuk keimanan
kepada Allah dalam keseharian, mendorong kesadaran akan kehadiran-Nya,
serta melatih ketaatan terhadap perintah dan larangan-Nya. Al-Ghazali
menambahkan bahwa salah satu indikator keimanan sejati adalah
penghormatan kepada tetangga dan tamu, serta mampu menjaga ucapan. Maka,
titik perbedaan terletak pada pendekatan ibadah: kurikulum menekankan
kerukunan sosial, sedangkan Al-Ghazali fokus pada penghindaran perilaku
munkar.

c. Aspek Syari’ah
Tujuan pembelajaran syari’‘ah dalam kurikulum adalah agar siswa memahami
pentingnya salat berjamaah dan mampu mengamalkannya. Dalam hal Al-Qur’an,
kurikulum menekankan kemampuan siswa untuk membaca, menulis,
memahami makna, dan mengamalkannya. Sementara itu, Al-Ghazali
menekankan pentingnya kekhusyukan dalam salat dan kesabaran sebagai
fondasi spiritual insan kamil.

d. Dimensi Praktik Ibadah
Kurikulum PAI juga mencakup pelaksanaan salat dalam berbagai kondisi
seperti sakit, dalam ketakutan (khauf), serta tayamum. Sedangkan Al-Ghazali
lebih menekankan pada akhlak mulia sebagai cerminan insan kamil. Ia menilai
kesempurnaan ibadah tidak hanya terletak pada teknis pelaksanaannya, tetapi
juga dalam meresapi makna dan menghadirkan kesabaran serta kekhusyukan.
Insan kamil menurut Al-Ghazali adalah pribadi yang bertobat, rajin beribadah,
memuji Allah, menuntut ilmu, dan menegakkan amar ma’ruf nahi munkar.

e. Konsep Taubat
Dalam kurikulum, taubat diajarkan melalui pemahaman akan kewajiban
menjalankan perintah Allah dan meninggalkan larangannya. Al-Ghazali
menyebut peran al-Muhtashib sebagai pelaku amar ma’ruf nahi munkar yang
mencegah kemungkaran dan mengajak pada kebaikan. Sifat wara’ yang
ditanamkan oleh Al-Ghazali menekankan pentingnya menjauhi segala bentuk
dosa.

f. Aspek Keimanan
Kurikulum SMU menanamkan keimanan kepada Allah, para rasul, kitab-kitab-
Nya, para malaikat, dan hari kiamat. Al-Ghazali menambahkan bahwa keimanan

172

——
| —



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah - Syari’ah Islamiyah
E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132
Vol. 32 No. 01 April 2025

dapat rusak apabila hati dipenuhi dengan kesombongan. Ia membagi sifat
takabbur ke dalam tujuh jenis, antara lain: sombong karena ilmu, ibadah,
keturunan, penampilan, kekayaan, kekuasaan, dan dorongan hawa nafsu. Al-
Ghazali menyatakan bahwa seorang muhtasib harus memiliki akhlak yang
halus dan penuh kasih sayang, karena sifat-sifat tersebut merupakan indikator
utama dari insan kamil yang memiliki hati yang bersih (khairul al-qalba).

2. Tujuan Kurikulum SMU Bidang PAI Dengan Insan Kamil Menurut Konsep Al-

Ghazali

Hasil perbandingan antara tujuan Kurikulum Pendidikan Agama Islam
(PAI) pada tingkat SMU dengan konsep insan kamil menurut al-Ghazali
menunjukkan adanya sejumlah kesamaan yang signifikan, bahkan kesamaan
tersebut lebih dominan dibandingkan perbedaannya. Tujuan Kurikulum PAI
tersebut diarahkan agar peserta didik memiliki pemahaman yang memadai
mengenai hal-hal yang dapat merusak keimanan, serta menghindari sikap-sikap
tercela seperti riya’, takabbur, dan nifag. Dalam hal ini, pengenalan terhadap
konsep fasiq dan dosa menjadi bagian penting untuk mendorong siswa menjauhi
perilaku negatif.

Pada Program Pembelajaran PAI kelas X semester I, salah satu fokus
utama adalah pembentukan kesadaran spiritual siswa melalui penghayatan dan
pengamalan dzikir serta doa. Tujuan ini dimaksudkan untuk menumbuhkan
kedekatan dengan Allah SWT dan membangun kesadaran berketuhanan dalam
setiap aktivitas. Dzikir juga diharapkan mampu menenangkan jiwa, meningkatkan
konsentrasi dalam belajar, dan mendukung pencapaian prestasi akademik.

Aspek sosial dalam PAI tercermin dalam submateri yang membahas nilai
setia kawan, yang bertujuan menumbuhkan jiwa sosial dalam diri siswa sebagai
bagian dari kehidupan bermasyarakat. Sementara itu, pada materi musyawarah
dalam Islam, siswa dibekali pemahaman mengenai prinsip-prinsip
bermusyawarah yang baik dan sesuai dengan ajaran Islam.

Pada semester II, tujuan pembelajaran mencakup penguatan keimanan
kepada hari akhir serta penanaman kesadaran bahwa amal baik akan memperoleh
balasan berupa surga, sedangkan amal buruk akan dibalas dengan neraka. Selain
itu, materi mengenai keimanan kepada Nabi Muhammad SAW dimaksudkan agar
peserta didik dapat meneladani akhlak mulia (akhlak al-karimah) Rasulullah
dalam kehidupan sehari-hari.

a. Faktor-Faktor yang Dapat Merusak Keimanan

Berdasarkan Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) untuk tingkat
Sekolah Menengah Umum (SMU) , keimanan seseorang dapat terhapus apabila
ia melakukan perbuatan yang dilarang oleh Allah SWT. Dalam perspektif Imam
al-Ghazali, keimanan dapat terganggu atau bahkan rusak akibat munculnya
sifat riya’ (pamer dalam beribadah) dan nifaq (kemunafikan). Iman sendiri
dimaknai sebagai keyakinan yang tertanam kuat dalam hati. Perwujudan dari
iman tersebut tercermin dalam pelaksanaan amal saleh (al-a‘mal as-salihah).

173

——
| —



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah - Syari’ah Islamiyah
E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132
Vol. 32 No. 01 April 2025

Lebih lanjut, al-Ghazali mengemukakan bahwa iman memiliki
tingkatan atau lapisan yang diibaratkan seperti tujuh puluh pintu (sab‘in bab).
beliau juga memberikan perumpamaan bahwa iman merupakan seperempat
dari keseluruhan bentuk ibadah (rub’ al-‘ibadat). Selain itu, kesabaran
dikategorikan sebagai bagian penting dari iman, yang disebutnya sebagai
separuh dari keimanan itu sendiri (as-sabr nisf al-iman).

Keyakinan dalam melaksanakan ibadah dalam agama islam, ta'at
kepada Allah, yang dimaksud di sini adalah:

Vi o) iy alaad) & 5 Ky Y 5 jlian Galaall (e o yaad o) 1Y) i) (aidal) Jaall jaally
ownally

Artinya: "Maksdunya, dengan amal sabar, akan membuahkan keyakinan, jika

beriman maka akan mengetahui bahwa maksiat adalah suatu kerugian. Tidak

akan dapat meninggalkan ma'siyat kecuali dengan sabar. Untuk dapat menutup
kurub keimanan, selain dengan sabar".

Keimanan seseorang yang telah mencapai tingkat kesempurnaan tetap
memiliki potensi untuk mengalami kemunduran. Hal ini dapat disebabkan oleh
kelalaian, di mana iman bisa meningkat maupun menurun. Peningkatan iman
umumnya terjadi karena ketaatan kepada Allah SWT, sedangkan penurunannya
disebabkan oleh perbuatan maksiat?. Menurut Al-Ghazali, terdapat tiga
tingkatan keimanan, yaitu:

1) Iman al-‘Awam, yaitu keimanan yang dimiliki oleh kalangan umum, bukan
oleh golongan yang memiliki kedalaman spiritual khusus. Iman dalam
kategori ini mencakup keyakinan dalam hati serta perilaku takwa. Namun,
pada tingkatan ini masih terdapat kemungkinan adanya kerancuan dalam
kepercayaan, seperti menyamakan keyakinan dengan kaum Yahudi atau
Nasrani. Keimanan jenis ini bersifat fluktuatif dapat meningkat atau
menurun tergantung pada kualitas amal perbuatan seseorang. Oleh karena
itu, agar ibadah seperti salat dan sujud dapat diterima oleh Allah SWT,
penting bagi individu untuk memahami dan memperbaiki kondisi hati
mereka.

2) Iman al-Khawads, yaitu keimanan yang dimiliki oleh golongan khusus, yakni
orang-orang yang telah mencapai kedalaman spiritual. Dalam pandangan ini,
iman dipandang sebagai puncak dari segala kebaikan (al-iman ra’s al-
hasanah). Iman yang tidak selalu berkurang, ialah iman yang tidak ada
keraguan dalam jiwa. Al-Ghazali berkata:

Ol 3 LY Y1 Al Y LIS ) S8 s Cpa5all Bl JE o dll i Cppanad) L)
Artinya : -Menurut Allah, saya ini mu'min, jika seorang mengatakan sayu benar
benar mukmin, hal tersebut adalah dusta. Tidak ada Tuhan selain Allah, tidak ada
keraguan dalam Iman.

7 Al-Ghazali, Thya Ulum al-Din Jilid [, Beirut, Dar al-Fikr, 1995 hal 119

174

——
| —



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah - Syari’ah Islamiyah
E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132
Vol. 32 No. 01 April 2025

Iman dapat rusak jika seorang telah ebrdusta kepada Tuhan, kepada
rasul, Malikat, Kitab-kitab-Nya, serta hari akhir.

3) Iman yang tergolong dalam kategori Al-khawwasu Ii al-khawwas merujuk
pada keimanan yang dimiliki oleh individu yang benar-benar khusyuk.
Keimanan pada tingkat ini dicirikan oleh kesempurnaan, yang terbebas dari
segala bentuk kekufuran maupun keraguan (kamal al-iman la kufr fih wa la
shakk). Manifestasi dari keimanan dan ketakwaan kepada Allah SWT
tercermin dalam perilaku yang menjauhkan diri dari kebohongan, menepati
janji, serta menghindari sifat munafik. Seorang mukmin yang memiliki hati
yang bersih akan senantiasa menunaikan ibadah puasa dan salat sebagai
wujud nyata dari keimanannya kepada Allah SWT. Menurut Al-Ghazali,
keimanan seseorang dapat mengalami kerusakan apabila dalam hatinya
tumbuh sifat kemunafikan. Hakikat dari kemunafikan tersebut mampu
menutupi dan merusak inti dari iman itu sendiri (sulb al-iman), bahkan
dapat mengakibatkan seseorang dijauhkan dari lingkungan sosial®.

b. Riya’' dan Takbbur

Dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) tingkat Sekolah
Menengah Umum (SMU) , siswa diarahkan untuk memahami berbagai faktor
yang dapat merusak keimanan, salah satunya adalah perilaku riya’. Peserta
didik didorong untuk mengkaji serta menyimpulkan makna dari riya’, yang
dalam bahasa sederhana dapat diartikan sebagai tindakan pamer dalam
konteks ibadah atau amal perbuatan.

Menurut Imam al-Ghazali, riya’ berasal dari kata riya’in yang secara
etimologis mengandung arti menunjukkan atau memperlihatkan sesuatu
kepada orang lain. Dengan kata lain, riya’ merupakan sikap menampilkan amal
perbuatan baik di hadapan manusia dengan tujuan memperoleh pujian atau
pengakuan, bukan semata-mata karena keikhlasan kepada Allah SWT.

L) g8 2 pana ans LAY Uil Baliad) Jae sl L AL il s alial sy

Artinya: "Asalnya riya' itu mencari perhatian pada hati orang lain, amal

perbuatan atau ibadah agar memperoleh perhatian, agar dilihat orang supaya

dikatakan orang lain sebagai Ma'bud (orang yang ahli ibadah) dikatakan riya’
atau pamer®.

Setiap amal ibadah yang dilakukan dengan disertai niat riya’ tidak akan
diterima oleh Allah SWT amal tersebut tertolak (mardidah) dan tidak
memperoleh ganjaran darinya. Imam al-Ghazali menjelaskan bahwa riya’
merupakan salah satu penyakit hati yang harus diberantas, karena ia
merupakan bagian dari tipu daya setan. Hakikat dari riya’ adalah
kecenderungan untuk mempertontonkan ibadah atau kebaikan demi
memperoleh pujian manusia. Perilaku ini, menurut al-Ghazali, dapat menyeret

8 ibid hal 120
9 Muhammad Hasan Zubaid, Itihafu Sadah al-Muttaqin Shurah Thya' Ulum al-Din Jilid 10, Beirut, Dar al-
[lmiyah 1997, hal 84

175

——
| —



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah - Syari’ah Islamiyah
E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132
Vol. 32 No. 01 April 2025

seseorang menjadi terlampau mencintai dunia, khususnya harta kekayaan (al-
mahbiiban al-shadda min hubbi al-mal), dan pada akhirnya menjerumuskan
dalam dosa besar (al-ghuntib)10.

Lebih lanjut, riya’ dipandang sebagai salah satu afat al-‘azimah
(kerusakan besar) yang mengancam keikhlasan dalam beribadahl. Al-Ghazali
menegaskan bahwa orang-orang yang melakukan riya’ adalah mereka yang
telah terjerumus dalam perbuatan tercela. Oleh karena itu, riya’ tidak pantas
dilakukan oleh individu yang mendambakan kemuliaan akhlak, sebab
perbuatan tersebut merupakan dosa batin yang bersumber dari hati yang tidak
terjaga. Barang siapa yang menyadari bahaya riya’, maka hendaknya ia menjaga
hatinya dengan sungguh-sungguh, termasuk mengontrol ucapan dan
perbuatannya agar terhindar dari sifat ini.

Dalam perspektif Islam, riya’ termasuk perbuatan yang diharamkan
oleh Allah SWT. Hal ini ditegaskan dalam al-Qur'an Surah al-Ma’un ayat 4-7.
Menurut pandangan Imam al-Ghazali, seluruh bentuk ibadah yang dilakukan
oleh seorang hamba seperti salat, zakat, puasa, haji, dan umrah pada dasarnya
merupakan amal saleh yang bersinar laksana cahaya bintang-bintang di langit.
Amal-amal tersebut memiliki nilai spiritual yang tinggi dan mampu memenuhi
langit dengan sinar kebaikan. Namun, apabila ibadah tersebut tidak dilandasi
oleh niat yang tulus semata-mata karena Allah SWT, maka nilai dan
penerimaannya akan gugur. Al-Ghazali menegaskan: "Lam yuraddu idha
a‘'malihi ghayr Allah Ta‘ala fahuwa riya’," yang berarti jika suatu amal dilakukan
bukan karena Allah, maka amal tersebut tertolak karena termasuk dalam
kategori riya’.

Dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) tingkat Sekolah
Menengah Umum (SMU) , pembelajaran mengenai sifat takabbur diarahkan
agar peserta didik mampu mengkaji serta menyimpulkan pengertian dan
bahaya dari perilaku tersebut. Menurut Imam al-Ghazali, takabbur merupakan
salah satu penyakit batin yang bersumber dari hati, dan setiap individu
mukallaf memiliki kewajiban untuk mengenali serta mewaspadai penyakit ini.
Al-Ghazali menyatakan bahwa beruntunglah orang-orang yang hatinya dijaga
dari sifat sombong, dan oleh karena itu ia perlu bersyukur kepada Allah SWT
(falyahmadullah). 1a juga mengingatkan pentingnya menjaga diri dari sifat al-
kibri (kesombongan), karena sejatinya Allah SWT tidak menyukai orang-orang
yang menyombongkan diri.

Allah SWT adalah Dzat Yang Maha Mengetahui dan mencintai hamba-
hamba-Nya yang bersyukur. Bahaya laten dari sifat takabbur sangatlah besar,
bahkan disebutkan bahwa akibat dari takabbur adalah siksa neraka. Oleh
karena itu, penting bagi setiap individu untuk senantiasa menjaga diri dari sifat

10 Al-Ghazali, Thya' Ulum al-Din jilid 3, Beirut, Dar al-Fikr, 1995, hal 269.
11 Thsan, Muhammad Dahlan, Siraju at-Talibin jilid 2, Syarah Thya' Ulum al-Din, Beirut, Far al-Fikr, 1995,

hal 421

176

——
| —



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah - Syari’ah Islamiyah
E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132
Vol. 32 No. 01 April 2025

ini. Kesombongan juga termasuk dalam kategori syirik khafi (kemusyrikan yang

tersembunyi), sebab pada hakikatnya takabbur sering kali disertai dengan

kepalsuan dan kebohongan yang mendalam (akthar al-kidhbi), sehingga dapat
merusak keikhlasan dan kemurnian amal?2.

Imam al-Ghazali menegaskan bahwa seorang mukmin tidak akan
memperoleh surga apabila dalam hatinya masih terdapat seberat biji zarrah
dari akhlak yang tercela (akhlaq al-madhmiimah). Pernyataan beliau yang
berbunyi “La yadkhulu al-jannata al-mu’min fi qalbihi mithqdla habbatin min
akhlaq al-madhmiimah” memberikan penekanan bahwa kebersihan hati dari
sifat-sifat tercela merupakan syarat penting dalam mencapai kebahagiaan
ukhrawi. Dengan demikian, pembersihan jiwa dari sifat-sifat buruk menjadi
bagian yang esensial dalam proses penyucian diri (tazkiyat al-nafs) dan
pembentukan akhlak yang terpujil3.

Dalam upaya membentuk pribadi yang terhindar dari sifat takabbur,
baik terhadap sesama maupun terhadap dirinya sendiri, seseorang perlu
membangun karakter yang sempurna melalui ilmu, amal saleh, dan semangat
untuk menolong sesama. Dalam hal ini, terdapat tujuh bentuk kebaikan dan
bentuk pertolongan yang ditekankan, yaitu:

1) Pengabdian melalui ilmu pengetahuan: Seorang yang benar-benar berilmu
(‘alim) adalah mereka yang mengenali dirinya dan memahami hakikat
manusia, serta senantiasa merasa cemas terhadap akhir kehidupannya. la
takut terjerumus dalam kesombongan karena ilmunya. Idealnya, semakin
tinggi ilmu seseorang, semakin besar pula ketakwaannya kepada Allah SWT,
disertai sikap tawadhu’, khusyuk, dan rasa syukur atas nikmat ilmu yang
diperolehnya.

2) Beribadah tanpa kesombongan: Ibadah yang dilakukan dengan keikhlasan
dan tanpa disertai sikap menyombongkan diri akan membawa pada
ampunan Allah SWT. Sebaliknya, jika ibadah dilakukan dengan perasaan
takabbur terhadap orang lain, maka menurut al-Ghazali, pelakunya adalah
orang yang jahil (bodoh) dan ghabi (dungu). Di akhirat kelak, orang
semacam ini tergolong jahil al-maghurir (orang bodoh yang tertipu), karena
lupa bahwa kesombongan dalam ibadah justru menjadikannya celaka.

3) Takabbur karena keturunan dan harta orang lain: Orang yang
menyombongkan diri dengan garis keturunan atau mencurigai serta
menuduh orang lain karena harta benda yang dimiliki, hendaknya berhati-
hati dalam ucapan. Ia harus menjauhi perkataan yang kasar dan tidak pantas,
baik kepada Allah SWT maupun kepada sesama manusia. Meskipun harta
merupakan kebutuhan hidup, mencarinya harus dengan kerja keras dan
sikap yang tidak berprasangka buruk terhadap orang lain.

12 Al-Husmi al-Zubaidji, Itihafu Sadah al-Muttaqin, Syarah Ijya": Ulum al-Din jilid 7 Beirut Dar alKitab, al-
Ilniyah 1995, hal 367.
13 Al-Ghazali, Thya Ulum ad-Din, Jilid 3, Beirut, Dar al-Fikr, 1995, hal 335.

177

——
| —



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah - Syari’ah Islamiyah
E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132
Vol. 32 No. 01 April 2025

4) Takabbur karena kecantikan atau penampilan fisik: Di kalangan perempuan
khususnya, sikap merendahkan orang lain yang dianggap kurang menarik
secara fisik merupakan bentuk takabbur. Keangkuhan yang lahir karena
keindahan diri menjadi tercela apabila disertai penghinaan terhadap mereka
yang tidak memiliki kelebihan serupa.

5) Takabbur karena kekayaan: Kesombongan yang muncul karena kekayaan
yang diberikan Allah SWT, terutama saat merendahkan kaum miskin,
merupakan sikap tercela. Orang yang demikian dipandang memiliki watak
serupa dengan Qarun, tokoh dalam Al-Qur'an yang dihancurkan karena
kesombongannya terhadap harta.

6) Takabbur karena kekuatan fisik: Menyombongkan diri karena kekuatan yang
dimiliki, lalu menggunakannya untuk menyakiti dan menindas orang lemabh,
adalah bentuk kesewenang-wenangan. Hakikat dari kekuatan sejati adalah
mengayomi, melindungi, dan membantu yang lemah, bukan menganiaya.

7) Takabbur karena banyak pengikut atau popularitas: Seseorang yang merasa
bangga secara berlebihan karena memiliki banyak pengikut atau pengaruh,
termasuk di kalangan anak-anak atau kaum awam, lalu menjadi sombong
karena ilmu yang dimilikinya, harus segera memohon ampun kepada Allah
SWT. Al-Ghazali menekankan bahwa Allah Maha Mengetahui segala sesuatu,
dan hanya dengan rahmat-Nya seseorang dapat selamat dari penyakit hati
seperti takabbur!®.

c. Nifaq dan Fasiq

Dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) Sekolah Menengah
Umum (SMU) , pembelajaran tentang nifaq bertujuan untuk membimbing siswa
agar mampu memahami dan menyimpulkan makna dari nifaq atau sikap ingkar.
Al-Ghazali menjelaskan bahwa nifaq termasuk dalam kategori dosa besar
(ithman kabirah) dan merupakan kesalahan yang sangat serius (dhanban
‘azimah). la menggambarkan bahwa ucapan seorang munafik tampak manis di
permukaan (al-hulwa), namun perilaku dan amal perbuatannya bersifat pahit
dan buruk (murran), serta ditandai oleh akhlak yang tercela (sayyi’ah)?>.

Lebih lanjut, orang yang bersifat munafik sering kali menampilkan diri
seolah-olah melaksanakan ibadah seperti salat, padahal pada kenyataannya
mereka justru meninggalkan kewajiban-kewajiban tersebut (tark al-salat wa al-
‘ibadah). Mereka lebih sibuk dengan perbuatan maksiat dan dosa. Berbeda
halnya dengan seorang mukmin yang senantiasa mengajak kepada kebaikan
dan mencegah kemungkaran, seorang munafik justru sebaliknya cenderung
mendorong perbuatan dosa dan menghalangi pelaksanaan amal kebajikan1é.

14 bid, hal 343

15 Abdul Azis al-Qawli, Islam wa al-Din, Beirut : Dar al-Fikr 1997, hal 129

16 Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, Mukasafah al-qulub al-Muqarrabu Ila Hadrati al-Allamu al Ghuyub,
Beirut, Dar al-Kitab, al-Ilmiyah, 1997, hal 30

178

——
| —



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah - Syari’ah Islamiyah
E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132
Vol. 32 No. 01 April 2025

Al-Ghazali mengklasifikasikan fasiq ke dalam dua jenis, sebagaimana
dijelaskan dalam karyanya Al-Fasiq Naw‘ani (fasiq terdiri atas dua golongan).

1) Al-fasiq kafir, yaitu individu yang tidak beriman kepada Allah dan Rasul-Nya,
keluar dari petunjuk Ilahi, serta berada dalam jalan kesesatan (man lam
yu’'min bi-Allah wa Rastlih, wa kharaja ‘an al-hidayah wa dakhala fi al-
daldlah). Jenis fasiq ini dimaknai sebagai penyimpangan dari ajaran Islam
secara total, yakni meninggalkan keimanan dan tidak menaati perintah Allah.

2) Al-fasiq al-fajir, yaitu orang-orang yang tetap mengakui keimanan namun
terjerumus dalam perbuatan dosa, seperti meminum khamar, memakan
harta yang haram, berzina, dan melakukan berbagai bentuk kemaksiatan?’.
Al-Ghazali menegaskan bahwa dosa-dosa yang dilakukan oleh fasiq kafir
tidak akan mendapatkan ampunan dari Allah SWT, kecuali apabila ia
mengucapkan dua kalimat syahadat dan memeluk Islam. Sementara itu, dosa
yang dilakukan oleh fasiq fajir hanya dapat diampuni melalui taubat yang
sungguh-sungguh. Menurutnya, segala bentuk maksiat bersumber dari dua
dorongan utama, yaitu syahwat dan kesombongan (takabbur), sedangkan
Allah SWT tidak menyukai orang-orang yang bersifat fasiq.

d. Perbuatan Dosa

Dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) Sekolah Menengah
Umum (SMU) , pembelajaran mengenai perbuatan dosa diarahkan agar siswa
mampu mengkaji dan menjelaskan hakikat dosa serta memahami dampak
negatifnya. Salah satu penekanannya adalah bahwa setiap perbuatan kejahatan
akan dibalas oleh Allah SWT secara seimbang sesuai dengan kadar kesalahan
yang dilakukan. Dalam hal ini, Al-Ghazali membagi dosa ke dalam dua kategori
utama, yaitu: (a) al-dhunub al-saghirah (dosa-dosa kecil) dan (b) al-dhunub al-
kaba’ir (dosa-dosa besar).

Dosa besar menurut Al-Ghazali mencakup perilaku dan sifat-sifat yang
menyerupai karakter syaitan, antara lain sifat hasad (dengki), durhaka kepada
orang lain, serta dorongan syahwat yang tidak terkendali (al-bahaimiyyah)
seperti zina dan memakan harta anak yatim. Termasuk pula dalam kategori
dosa besar adalah sifat pemarah (al-ghadab), pembunuhan, kesombongan
(takabbur), kemunafikan (nifaq), serta meninggalkan kewajiban-kewajiban
agama seperti salat (tark al-salah), puasa Ramadan, dan zakat. Selain itu,
tindakan bunuh diri (qatl al-nafs), merampas harta orang lain, serta berbagai
bentuk kezaliman juga dikategorikan sebagai dosa besar18.

Al-Ghazali juga menyebutkan bahwa dosa-dosa besar meliputi syirik
kepada Allah SWT, meminum khamr, melakukan pembunuhan, berzina,
mencuri, serta memakan harta anak yatim. Selain itu, berkata kotor (qawl al-

17 Al-Husni al-Zubaidi, Uttihafu al-Muttaqin, Sarah lhya' Ulum al-Din jilid 10, Beirut Dar al-Dikr, 1997, hal
512
18 Al-Ghazali, Thya Ulum al-Din Jilid IV, Beirut, Dar al-Fikr, 1995 hal 17

179

——
| —



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah - Syari’ah Islamiyah
E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132
Vol. 32 No. 01 April 2025

zur), adu domba (namimah), serta ghibah atau membicarakan keburukan orang

lain (ya’kulu luhtima al-nas) juga termasuk dalam deretan dosa besar.

Praktik riba dan memakan harta anak yatim secara zalim juga
digolongkan sebagai bentuk kejahatan berat yang sangat dibenci dalam Islam.
Secara esensial, Al-Ghazali mengelompokkan dosa besar ke dalam tiga
tingkatan utama:

1) Kekufuran terhadap keimanan (kufr al-iman), yaitu perbuatan yang
menghalangi seseorang untuk mengenal Allah SWT dan Rasul-Nya, Nabi
Muhammad SAW. Bentuk kekufuran ini memutuskan hubungan rahmat
Allah dengan hamba-Nya serta ditandai dengan pelanggaran terhadap
seluruh larangan yang telah ditetapkan oleh Allah SWT. Tingkatan ini
termasuk dalam dosa besar yang bersifat akidah dan berdampak pada
terputusnya ikatan iman seorang hamba terhadap Tuhannya.

2) Melakukan dosa besar tanpa disertai kekufuran, misalnya perbuatan zina
yang dilakukan oleh seseorang yang tetap meyakini keberadaan Allah,
namun tergoda oleh hawa nafsu dalam memenuhi dorongan syahwatnya (fi
qadar al-salawat). Dalam pandangan Al-Ghazali, zina tidak hanya merupakan
pelanggaran terhadap norma agama, tetapi juga berdampak pada
ketidakteraturan garis keturunan (nasab) dalam masyarakat. Anak yang
lahir dari hubungan di luar pernikahan yang sah dianggap tidak memiliki
nasab yang diakui secara syar’, sehingga mengakibatkan ketidakjelasan
status hukum dalam hubungan sosial dan keagamaan.

3) Merampas hak milik orang lain, seperti tindakan merampok, mencuri, atau
mengambil harta orang lain tanpa hak. Dosa ini dikategorikan sebagai besar
karena pelakunya memperoleh kekayaan dengan cara yang tidak sah, tanpa
usaha atau kerja keras yang halal. Termasuk dalam kategori ini adalah
mengambil barang titipan (akhdh al-wadi‘ah), yang merupakan bentuk
pengkhianatan terhadap amanah. Tindakan-tindakan ini bertentangan
dengan prinsip keadilan dalam Islam dan merusak tatanan sosial serta
hubungan antarmanusia?®.

D. Kesimpulan

Berdasarkan uraian sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa Kurikulum
Pendidikan Agama Islam (PAI) pada tingkat Sekolah Menengah Umum (SMU)
bertujuan membentuk peserta didik yang beriman kepada Allah SWT, memiliki
kesadaran untuk melaksanakan perintahnya dan menjauhi larangannya. Kurikulum
ini juga mendorong siswa untuk mengkaji al-Qur'an sebagai sumber hukum Islam
dan memahami tata cara pelaksanaan salat dalam berbagai kondisi, sehingga siswa
terdorong untuk tidak meninggalkan salat.

19 Abdu Samad, Sira al-Salikin Syarah Thya' Ulum al-Din, Jilid 3. Beirut Dar al-Fikr, al-Ilmiyah, 1995, hal 13

180

——
| —



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah - Syari’ah Islamiyah
E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132
Vol. 32 No. 01 April 2025

Terdapat keselarasan sekaligus perbedaan antara tujuan kurikulum tersebut
dengan konsep insan kamil menurut al-Ghazali. Keduanya menekankan pentingnya
pembinaan akhlak, seperti menjauhi sifat riya’, takabbur, nifaq, dan fasiq, serta
membentuk pribadi yang istiqamah dalam beribadah, berdzikir, dan berdoa. Konsep
insan kamil al-Ghazali menekankan pembentukan manusia yang berakhlak mulia,
menjauhi maksiat, dan memiliki kepedulian sosial melalui sikap wara’ serta
bertakwa kepada Allah SWT.

Dengan demikian, terdapat hubungan kausal antara Kurikulum PAI 2006 dan
konsep insan kamil al-Ghazali, di mana keduanya bertujuan membentuk manusia
yang berakhlak karimah, tidak melakukan dosa terhadap Allah, Rasul, dan sesama,
serta memiliki perilaku luhur sebagai cerminan ketakwaan.

. Daftar Pustaka

Al-Ghazali, Abu Hamid. Thya Ulum al-Din, Jilid I. Beirut: Dar al-Fikr, 1995.

Al-Ghazali, Abu Hamid. Thya 'Ulum al-Din, ]ilid IV. Beirut: Dar al-Fikr, 1996.

Al-Ghazali, Abu Hamid. Mukasafah al-qulub al-Muqarrabu lla Hadrati al-Allamu al
Ghuyub. Beirut: Dar al-Kitab al-Ilmiyah, 1997.

Al-Ghazali. Ihya' Ulum al-Din, jilid 3. Beirut: Dar al-Fikr, 1995.

Al-Qawli, Abdul Azis. Islam wa al-Din. Beirut: Dar al-Fikr 1997.

Al-Zubaidi, Al-Husmi. Itihafu Sadah al-Muttaqin, Syarah Ihya' Ulum al-Din, jilid 7.
Beirut: Dar al-Kitab al-Ilniyah 1995.

Al-Zubaidi, Al-Husni. Uttihafu al-Muttaqin, Sarah Ihya' Ulum al-Din, jilid 10. Beirut:
Dar al-Dikr, 1997.

Badan Standar Nasional Pendidikan, Peraturan Menteri Pendidikan Nasional, No. 22
dan 23.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, GBPP Tahun 1985. Pedoman Pelaksanaan
Kurikulum. Jakarta: Balai Pustaka, 1985.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kurikulum Sekolah Menengah Atas (SMA)
Tahun 1975. Pedoman Pelaksanaan Kurikulum. Jakarta: Balai Pustaka, 1981.

Departemen Pendidikan Nasional. Penyempurnaan, Penyesuaian Kurikulum 1994,
SMU Suplemen GBPP. Jakarta: MENDIKNAS, 2000.

Muhammad Dahlan, Thsan. Siraju at-Talibin, jilid 2, Syarah Ihya' Ulum al-Din. Beirut:
Far al-Fikr, 1995.

Samad, Abdu. Sira al-Salikin Syarah Ihya' Ulum al-Din, Jilid 3. Beirut: Dar al-Fikr, al-
[Imiyah, 1995.

Sunarto. Pengembangan Kurikulum Suatu Analisa Sistem Untuk Menunjang Inovasi
Pendidikan (Materi Kuliah Program Pasca Sarjana IAIN Sunan Ampel Surabaya,
2000.

Zubaid, Muhammad Hasan. Itihafu Sadah al-Muttaqin Shurah Ihya' Ulum al-Din Jilid
10. Beirut: Dar al-Ilmiyah 1997.

181

——
| —



