
Tasyri’: Jurnal Tarbiyah – Syari’ah Islamiyah 

E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132 

Vol. 32 No. 01 April 2025 

 

 

168 

KONSEP INSAN KAMIL DALAM KURIKULUM PAI  
Solchan Ghozali 

Email : solchanghozali99@gmail.com 
(Universitas Islam Sunan Giri Surabaya) 

 
Abstrak  

Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) pada jenjang Sekolah Menengah 
Umum (SMU) dirancang dengan tujuan utama agar peserta didik dapat 
memahami ajaran Islam secara komprehensif, yang mencakup aspek akidah, 
akhlak, dan syariat. Jika ditelaah lebih lanjut, tujuan kurikulum ini menunjukkan 
titik kesamaan sekaligus perbedaan dengan konsep insān kāmil sebagaimana 
dikemukakan oleh Al-Ghazali. Dalam pandangan Al-Ghazali, insān kāmil adalah 
individu yang memiliki akhlak mulia, menjunjung tinggi budi pekerti, menjauhi 
perbuatan maksiat, serta berperan aktif dalam mencegah kemungkaran dan 
menyeru kepada kebaikan (amar ma'ruf nahi munkar). Tujuan kurikulum PAI 
SMU pada dasarnya selaras dengan cita-cita pembentukan insān kāmil menurut 
Al-Ghazali, yakni mengarahkan siswa untuk menjadi pribadi yang unggul secara 
moral dan spiritual. Perbedaan antara keduanya terletak pada aspek al-muḥtasib 
dan mu’min al-ḥisbah, di mana konsep Al-Ghazali lebih menekankan pada 
kesadaran individu sebagai pengawas moral yang aktif dalam masyarakat. 
Berdasarkan uraian latar belakang yang telah dikemukakan, maka dapat 
dirumuskan permasalahan utama dalam penelitian ini sebagai berikut: 1. 
Bagaimana Konsep Insan Kamil Menurut Al-Ghazali?, 2. Seperti apa Tujuan 
Kurikulum SMU than 2006 Bidang PAI Dengan Insan Kamil Menurut Konsep Al-
Ghazali?. Penelitian ini termasuk dalam kategori studi kualitatif, yaitu suatu 
pendekatan yang bertujuan menghasilkan data deskriptif berupa narasi tertulis 
maupun lisan dari individu serta perilaku yang diamati. Kajian ini dilaksanakan 
melalui pendekatan studi kepustakaan (library research). Pengumpulan data 
dilakukan menggunakan teknik dokumentasi, yakni dengan menelaah serta 
mencatat berbagai sumber laporan tertulis yang relevan dengan fokus kajian. 
Adapun teknik analisis yang digunakan adalah analisis isi (content analysis), yang 
bertujuan untuk menarik makna serta menyimpulkan informasi dari berbagai 
literatur dan dokumen yang dijadikan sumber data. Berdasarkan hasil kajian 
peneliti Kendati demikian, kurikulum PAI tersebut tetap memiliki keterkaitan 
erat dengan pemikiran Al-Ghazali. Hal ini tampak dari harapan agar siswa 
mampu melaksanakan ibadah dengan baik kepada Allah SWT, serta menjauhi 
sifat-sifat tercela seperti riya’, kesombongan, ingkar janji, dan dusta. Melalui 
proses pendidikan tersebut, siswa diharapkan dapat mengembangkan akhlak 
karimah sebagai fondasi utama dalam membentuk kepribadian muslim yang 
paripurna. 

Kata Kunci : Insan kamil, Kurikulum, Pemikiran Al-Ghozali 

Abstract  

The Islamic Religious Education (PAI) curriculum for Senior High Schools 
(SMU) was designed with the primary goal of enabling students to understand 
Islamic teachings comprehensively, encompassing aspects of faith (‘aqidah), ethics 

mailto:solchanghozali99@gmail.com


Tasyri’: Jurnal Tarbiyah – Syari’ah Islamiyah 

E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132 

Vol. 32 No. 01 April 2025 

 

 

169 

(akhlaq), and Islamic law (shari’ah). Upon further analysis, the objectives of this 
curriculum reveal both similarities and differences with the concept of insān kāmil 
as articulated by Al-Ghazali. According to Al-Ghazali, insān kāmil refers to an 
individual who possesses noble character, upholds moral values, refrains from 
sinful acts, and actively engages in promoting good and preventing evil (amar 
ma'ruf nahi munkar). Essentially, the objectives of the 2006 PAI curriculum align 
with Al-Ghazali’s vision of insān kāmil, aiming to shape students into morally and 
spiritually excellent individuals. The key difference lies in the concepts of al-
muḥtasib and mu’min al-ḥisbah, in which Al-Ghazali emphasizes individual 
awareness as an active moral overseer within society. Based on this background, 
the main research problems can be formulated as follows: 1) What is the concept of 
insān kāmil according to Al-Ghazali? 2) How do the objectives of the 2006 SMU PAI 
curriculum align with the concept of insān kāmil as defined by Al-Ghazali? This 
study falls under the category of qualitative research, an approach aimed at 
producing descriptive data in the form of written or spoken narratives from 
individuals and observed behaviors. The study was conducted through a library 
research approach. Data collection was carried out using documentation 
techniques, involving the examination and recording of various written sources 
relevant to the research focus. The analysis technique employed was content 
analysis, aimed at deriving meaning and drawing conclusions from the literature 
and documents used as data sources. Based on the researcher’s findings, the 2006 
PAI curriculum remains closely related to Al-Ghazali’s thought. This is evident in its 
emphasis on encouraging students to worship Allah sincerely and to avoid 
reprehensible traits such as hypocrisy (riya’), arrogance, breach of promises, and 
dishonesty. Through this educational process, students are expected to develop 
akhlaq karimah (noble character) as the foundational basis for shaping a holistic 
Muslim personality. 

Keywords: Insān kāmil, Curriculum, Al-Ghazali’s Thought 

A. Pendahuluan 

Melalui Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 

Nasional, menetapkan visi pendidikan nasional sebagai suatu sistem yang berfungsi 

sebagai pranata sosial yang kuat dan berwibawa dalam memberdayakan seluruh 

warga negara Indonesia. Visi ini diarahkan untuk mendorong terciptanya individu 

yang berkualitas dan mampu secara proaktif merespons berbagai tantangan zaman 

yang senantiasa mengalami perubahan. 

Tujuan utama pendidikan nasional sebagaimana tercantum dalam undang-

undang tersebut adalah mengembangkan potensi peserta didik secara optimal, agar 

mereka tumbuh menjadi pribadi yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang 

Maha Esa, memiliki akhlak mulia, sehat jasmani dan rohani, berilmu, terampil, kreatif, 

mandiri, serta menjadi warga negara yang demokratis dan bertanggung jawab. 

Dalam rangka mewujudkan tujuan pendidikan nasional, pemerintah telah 

menetapkan berbagai regulasi yang mendukung pelaksanaan pendidikan, salah 

satunya adalah kebijakan mengenai kurikulum. Saat ini, perumusan kurikulum 

diserahkan kepada masing-masing satuan pendidikan untuk disesuaikan dengan 



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah – Syari’ah Islamiyah 

E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132 

Vol. 32 No. 01 April 2025 

 

 

170 

kebutuhan dan karakteristiknya. Secara historis, kurikulum pada jenjang Sekolah 

Menengah Umum (SMU) yang sebelumnya dikenal sebagai Sekolah Menengah Atas 

(SMA) telah mengalami sejumlah perubahan signifikan selama kurun waktu 32 tahun 

terakhir. Tercatat, telah terjadi empat kali pembaruan kurikulum, yakni pada tahun 

1974, 1984, 1994, 2004, dan terakhir pada.1 

Dalam rangka mewujudkan tujuan pendidikan nasional tersebut, pemerintah 

menetapkan berbagai regulasi yang mendukung pelaksanaan pendidikan secara 

menyeluruh. Salah satu regulasi penting adalah penyusunan kurikulum, yang pada 

era reformasi pendidikan saat ini perumusannya diserahkan kepada masing-masing 

satuan pendidikan secara mandiri, guna menyesuaikan dengan kebutuhan dan 

karakteristik peserta didik di setiap lingkungan pendidikan. 

Dalam Kurikulum Sekolah Menengah Umum (SMU) tahun 1974, Pendidikan 

Agama Islam (PAI) mencakup sejumlah pokok ajaran yang meliputi hubungan 

manusia dengan lingkungan sekitar. PAI berfungsi sebagai sarana untuk memberikan 

pemahaman dasar mengenai ajaran Islam dan membentuk peserta didik menjadi 

individu muslim yang taat2. Secara historis, perubahan kurikulum tidak mudah 

diterapkan, bahkan sebuah ide pendidikan memerlukan waktu panjang sebelum 

diterapkan secara luas di lembaga pendidikan formal. 

Pada era 2006, pendekatan kurikulum lebih menitikberatkan pada 

pencapaian kompetensi menyeluruh, tidak sekadar penguasaan materi ajar. 

Kurikulum tahun 1984 belum menunjukkan perubahan signifikan dibandingkan 

kurikulum 1974, dengan tujuan utama agar siswa memahami Islam secara 

komprehensif, meliputi aspek aqidah dan akhlak3. Ruang lingkup PAI dalam 

kurikulum tersebut mencakup hubungan manusia dengan Allah SWT, sesama 

makhluk, dan lingkungan, yang diarahkan untuk membentuk pribadi muslim yang 

beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia dalam kehidupan sosial dan kebangsaan. 

Kurikulum tahun 1994 tidak menunjukkan perbedaan tujuan yang signifikan, 

sementara kurikulum 2004 hingga 2006 menunjukkan adanya penyempurnaan pada 

aspek keimanan, ibadah, Al-Qur’an, akhlak, muamalah, syariah, dan tarikh. Pada , 

diterapkan standar kompetensi dan kompetensi dasar dalam setiap jenjang PAI4. 

Misalnya, untuk kelas X semester I, materi berkisar pada penguatan iman kepada 

Allah SWT beserta penghayatan sifat-sifat-Nya. Sementara itu, semester II memuat 

penguatan iman kepada malaikat dan pembiasaan perilaku terpuji, seperti bertamu, 

berpakaian, dan berinteraksi sosial. 

                                                             
1 Sunarto, Pengembangan Kurikulum Suatu Analisis Sistem untuk Menunjang Inovasi Pendidikan, Materi 
Kuliah Program Pasca Sarjana IAIN Sunan Ampel Surabaya, 2001, Hal. 4.  
2 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kurikulum Sekolah Menengah Atas (SMA) tahun 1975. 
Pedoman Pelaksanaan Kurikulum, Jakarta, Balai Pustaka, 1981. Hal. 4. 
3 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan GBPP tahun 1985, Pedoman Pelaksanaan Kurikulum. Jakarta, 
Balai Pustaka, 1985. Hal. 68. 
4 Departemen Pendidikan Nasional, Penyempurnaan 1995. Kurikulum Sekolah Menengah Umum GBPP, 
Jakarta, DEPDIKBUD, 1985 



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah – Syari’ah Islamiyah 

E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132 

Vol. 32 No. 01 April 2025 

 

 

171 

Pada kelas XI, materi aqidah difokuskan pada keimanan kepada rasul dan 

implementasi perilakunya5. Materi akhlak meliputi pemahaman dan pembiasaan 

taubat, sedangkan materi Al-Qur’an menekankan pada kompetensi dalam berbuat 

kebaikan sesuai Surah Al-Baqarah ayat 148. Untuk kelas XII, pembelajaran mencakup 

keimanan kepada hari akhir dan qadha’ qadar, serta pemahaman ayat-ayat yang 

mendorong toleransi dan apresiasi terhadap IPTEK. Pembelajaran fiqh menyentuh 

hukum waris, sedangkan bidang tarikh menyoroti perkembangan Islam dan hikmah 

yang dapat diambil darinya. 

Secara substansial, kurikulum  memiliki kesamaan dengan konsep insan 

kamil menurut Al-Ghazali, yaitu manusia paripurna yang memiliki pengetahuan 

(ma’rifah), akhlak mulia, dan menjauhi perbuatan tercela 6 . Meskipun tidak 

disebutkan secara eksplisit, orientasi pembelajaran dalam kurikulum ini tampaknya 

selaras dengan upaya membentuk pribadi seperti yang dicita-citakan Al-Ghazali, 

yakni meneladani Rasulullah SAW sebagai manusia sempurna. Oleh karena itu, 

dibutuhkan kajian lebih lanjut mengenai keselarasan antara tujuan kurikulum PAI 

2006 dan konsep insan kamil dalam pemikiran Al-Ghazali. 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi kepustakaan 

(library research), dengan teknik pengumpulan data berupa analisis teks terhadap 

sumber-sumber tertulis. Fokus kajiannya adalah pemikiran Al-Ghozali, khususnya 

mengenai konsep pendidikan Islam. Data diperoleh dari karya-karya asli imam Al-

Ghozali (data primer) serta literatur pendukung lainnya (data sekunder) yang 

relevan. Sebagai studi kepustakaan, penelitian ini bergantung pada dokumen-

dokumen tertulis seperti buku, artikel ilmiah, jurnal, manuskrip, dan sumber digital. 

Metode dokumentasi digunakan dalam pengumpulan data, dengan menganalisis 

sumber-sumber yang berkaitan langsung dengan tema Insan Kamil dalam pemikiran 

Al-Ghozali. Setelah data terkumpul, dilakukan analisis menggunakan pendekatan 

historis dan analisis isi (content analysis). Analisis historis bertujuan menelaah latar 

belakang serta perkembangan pemikiran tokoh, sedangkan analisis isi digunakan 

untuk mengklasifikasikan dan menginterpretasikan data berdasarkan tema-tema 

tertentu. 

 

C. Pembahasan 

1. Konsep Insan Kamil Menurut Al-Ghazali 

Setelah dilakukan analisis perbandingan antara tujuan kurikulum 

Pendidikan Agama Islam (PAI) pada tingkat SMU  dengan konsep insan kamil 

menurut Al-Ghazali, ditemukan beberapa perbedaan penting, yang antara lain 

sebagai berikut: 

                                                             
5 Badan Standar Nasional Pendidikan, Peraturan Menteri Pendidikan Nasional, No. 22 dan 23 tahun 2006, 
hal. 137. 
6 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya 'Ulum al-Din Jilid 4, Beirut, Dar al-Fikr, 1996, Hal. 27. 



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah – Syari’ah Islamiyah 

E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132 

Vol. 32 No. 01 April 2025 

 

 

172 

a. Aspek Ibadah 

Kurikulum PAI  mengarahkan siswa untuk menghayati, mengamalkan ajaran 

Islam, serta menjaga toleransi antarumat beragama demi menciptakan 

keharmonisan sosial dan menjadi pribadi yang bertakwa kepada Allah SWT. 

Sebaliknya, menurut Al-Ghazali, insan kamil dicirikan oleh akhlak yang luhur 

(khusnul khuluq), menjauhi maksiat, dan memiliki sifat wara’, yakni 

menghindari segala bentuk dosa serta tidak termasuk dalam golongan mukmin 

yang berperilaku munkar (hisbah). 

b. Aspek Aqidah 

Dalam kurikulum PAI, tujuan pembelajaran adalah membentuk keimanan 

kepada Allah dalam keseharian, mendorong kesadaran akan kehadiran-Nya, 

serta melatih ketaatan terhadap perintah dan larangan-Nya. Al-Ghazali 

menambahkan bahwa salah satu indikator keimanan sejati adalah 

penghormatan kepada tetangga dan tamu, serta mampu menjaga ucapan. Maka, 

titik perbedaan terletak pada pendekatan ibadah: kurikulum menekankan 

kerukunan sosial, sedangkan Al-Ghazali fokus pada penghindaran perilaku 

munkar. 

c. Aspek Syari’ah 

Tujuan pembelajaran syari’ah dalam kurikulum adalah agar siswa memahami 

pentingnya salat berjamaah dan mampu mengamalkannya. Dalam hal Al-Qur’an, 

kurikulum menekankan kemampuan siswa untuk membaca, menulis, 

memahami makna, dan mengamalkannya. Sementara itu, Al-Ghazali 

menekankan pentingnya kekhusyukan dalam salat dan kesabaran sebagai 

fondasi spiritual insan kamil. 

d. Dimensi Praktik Ibadah 

Kurikulum PAI  juga mencakup pelaksanaan salat dalam berbagai kondisi 

seperti sakit, dalam ketakutan (khauf), serta tayamum. Sedangkan Al-Ghazali 

lebih menekankan pada akhlak mulia sebagai cerminan insan kamil. Ia menilai 

kesempurnaan ibadah tidak hanya terletak pada teknis pelaksanaannya, tetapi 

juga dalam meresapi makna dan menghadirkan kesabaran serta kekhusyukan. 

Insan kamil menurut Al-Ghazali adalah pribadi yang bertobat, rajin beribadah, 

memuji Allah, menuntut ilmu, dan menegakkan amar ma’ruf nahi munkar. 

e. Konsep Taubat 

Dalam kurikulum, taubat diajarkan melalui pemahaman akan kewajiban 

menjalankan perintah Allah dan meninggalkan larangannya. Al-Ghazali 

menyebut peran al-Muhtashib sebagai pelaku amar ma’ruf nahi munkar yang 

mencegah kemungkaran dan mengajak pada kebaikan. Sifat wara’ yang 

ditanamkan oleh Al-Ghazali menekankan pentingnya menjauhi segala bentuk 

dosa. 

f.  Aspek Keimanan 

Kurikulum SMU  menanamkan keimanan kepada Allah, para rasul, kitab-kitab-

Nya, para malaikat, dan hari kiamat. Al-Ghazali menambahkan bahwa keimanan 



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah – Syari’ah Islamiyah 

E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132 

Vol. 32 No. 01 April 2025 

 

 

173 

dapat rusak apabila hati dipenuhi dengan kesombongan. Ia membagi sifat 

takabbur ke dalam tujuh jenis, antara lain: sombong karena ilmu, ibadah, 

keturunan, penampilan, kekayaan, kekuasaan, dan dorongan hawa nafsu. Al-

Ghazali menyatakan bahwa seorang muhtasib harus memiliki akhlak yang 

halus dan penuh kasih sayang, karena sifat-sifat tersebut merupakan indikator 

utama dari insan kamil yang memiliki hati yang bersih (khairul al-qalba). 

2. Tujuan Kurikulum SMU  Bidang PAI Dengan Insan Kamil Menurut Konsep Al-

Ghazali 

Hasil perbandingan antara tujuan Kurikulum Pendidikan Agama Islam 

(PAI) pada tingkat SMU  dengan konsep insan kamil menurut al-Ghazali 

menunjukkan adanya sejumlah kesamaan yang signifikan, bahkan kesamaan 

tersebut lebih dominan dibandingkan perbedaannya. Tujuan Kurikulum PAI 

tersebut diarahkan agar peserta didik memiliki pemahaman yang memadai 

mengenai hal-hal yang dapat merusak keimanan, serta menghindari sikap-sikap 

tercela seperti riya’, takabbur, dan nifaq. Dalam hal ini, pengenalan terhadap 

konsep fasiq dan dosa menjadi bagian penting untuk mendorong siswa menjauhi 

perilaku negatif. 

Pada Program Pembelajaran PAI kelas X semester I, salah satu fokus 

utama adalah pembentukan kesadaran spiritual siswa melalui penghayatan dan 

pengamalan dzikir serta doa. Tujuan ini dimaksudkan untuk menumbuhkan 

kedekatan dengan Allah SWT dan membangun kesadaran berketuhanan dalam 

setiap aktivitas. Dzikir juga diharapkan mampu menenangkan jiwa, meningkatkan 

konsentrasi dalam belajar, dan mendukung pencapaian prestasi akademik. 

Aspek sosial dalam PAI tercermin dalam submateri yang membahas nilai 

setia kawan, yang bertujuan menumbuhkan jiwa sosial dalam diri siswa sebagai 

bagian dari kehidupan bermasyarakat. Sementara itu, pada materi musyawarah 

dalam Islam, siswa dibekali pemahaman mengenai prinsip-prinsip 

bermusyawarah yang baik dan sesuai dengan ajaran Islam. 

Pada semester II, tujuan pembelajaran mencakup penguatan keimanan 

kepada hari akhir serta penanaman kesadaran bahwa amal baik akan memperoleh 

balasan berupa surga, sedangkan amal buruk akan dibalas dengan neraka. Selain 

itu, materi mengenai keimanan kepada Nabi Muhammad SAW dimaksudkan agar 

peserta didik dapat meneladani akhlak mulia (akhlak al-karimah) Rasulullah 

dalam kehidupan sehari-hari. 

a. Faktor-Faktor yang Dapat Merusak Keimanan 

Berdasarkan Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) untuk tingkat 

Sekolah Menengah Umum (SMU) , keimanan seseorang dapat terhapus apabila 

ia melakukan perbuatan yang dilarang oleh Allah SWT. Dalam perspektif Imam 

al-Ghazali, keimanan dapat terganggu atau bahkan rusak akibat munculnya 

sifat riya’ (pamer dalam beribadah) dan nifaq (kemunafikan). Iman sendiri 

dimaknai sebagai keyakinan yang tertanam kuat dalam hati. Perwujudan dari 

iman tersebut tercermin dalam pelaksanaan amal saleh (al-a‘māl aṣ-ṣāliḥah). 



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah – Syari’ah Islamiyah 

E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132 

Vol. 32 No. 01 April 2025 

 

 

174 

Lebih lanjut, al-Ghazali mengemukakan bahwa iman memiliki 

tingkatan atau lapisan yang diibaratkan seperti tujuh puluh pintu (sab‘īn bāb). 

beliau juga memberikan perumpamaan bahwa iman merupakan seperempat 

dari keseluruhan bentuk ibadah (rub‘ al-‘ibādāt). Selain itu, kesabaran 

dikategorikan sebagai bagian penting dari iman, yang disebutnya sebagai 

separuh dari keimanan itu sendiri (aṣ-ṣabr nisf al-īmān). 

Keyakinan dalam melaksanakan ibadah dalam agama islam, ta'at 

kepada Allah, yang dimaksud di sini adalah: 

بالصبر العمل المقتض اليقين اذا اليقين فيعرف عن المعاص مضارة لا يمكن ترك المعاص وخمر الايمان ألا 

 بالصبر.

Artinya: "Maksdunya, dengan amal sabar, akan membuahkan keyakinan, jika 

beriman maka akan mengetahui bahwa maksiat adalah suatu kerugian. Tidak 

akan dapat meninggalkan ma'siyat kecuali dengan sabar. Untuk dapat menutup 

kurub keimanan, selain dengan sabar". 

Keimanan seseorang yang telah mencapai tingkat kesempurnaan tetap 

memiliki potensi untuk mengalami kemunduran. Hal ini dapat disebabkan oleh 

kelalaian, di mana iman bisa meningkat maupun menurun. Peningkatan iman 

umumnya terjadi karena ketaatan kepada Allah SWT, sedangkan penurunannya 

disebabkan oleh perbuatan maksiat 7 . Menurut Al-Ghazali, terdapat tiga 

tingkatan keimanan, yaitu: 

1) Iman al-‘Awām, yaitu keimanan yang dimiliki oleh kalangan umum, bukan 

oleh golongan yang memiliki kedalaman spiritual khusus. Iman dalam 

kategori ini mencakup keyakinan dalam hati serta perilaku takwa. Namun, 

pada tingkatan ini masih terdapat kemungkinan adanya kerancuan dalam 

kepercayaan, seperti menyamakan keyakinan dengan kaum Yahudi atau 

Nasrani. Keimanan jenis ini bersifat fluktuatif dapat meningkat atau 

menurun tergantung pada kualitas amal perbuatan seseorang. Oleh karena 

itu, agar ibadah seperti salat dan sujud dapat diterima oleh Allah SWT, 

penting bagi individu untuk memahami dan memperbaiki kondisi hati 

mereka. 

2) Iman al-Khawāṣ, yaitu keimanan yang dimiliki oleh golongan khusus, yakni 

orang-orang yang telah mencapai kedalaman spiritual. Dalam pandangan ini, 

iman dipandang sebagai puncak dari segala kebaikan (al-īmān ra’s al-

ḥasanah). Iman yang tidak selalu berkurang, ialah iman yang tidak ada 

keraguan dalam jiwa. Al-Ghazali berkata: 

 انا المعمين عند الله ومن قال انا المؤمن حقا فيكون كاذبا لا اله الا الله لا شك في الايمان

Artinya : runtMts a  eaa le e jnj itoijna ij,e lu'Meny iunyese,en le t runeM-

runeM it,ijna ae  suMlurts eee ea etlse. djee, eee dtaen lu ejn a  eaa sjee, eee 

,uMeyten ee ei aien. 

                                                             
7 Al-Ghazali, Ihya Ulum al-Din Jilid I, Beirut, Dar al-Fikr, 1995 hal 119 



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah – Syari’ah Islamiyah 

E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132 

Vol. 32 No. 01 April 2025 

 

 

175 

Iman dapat rusak jika seorang telah ebrdusta kepada Tuhan, kepada 

rasul, Malikat, Kitab-kitab-Nya, serta hari akhir. 

3) Iman yang tergolong dalam kategori Al-khawwasu li al-khawwas merujuk 

pada keimanan yang dimiliki oleh individu yang benar-benar khusyuk. 

Keimanan pada tingkat ini dicirikan oleh kesempurnaan, yang terbebas dari 

segala bentuk kekufuran maupun keraguan (kamāl al-īmān lā kufr fīh wa lā 

shakk). Manifestasi dari keimanan dan ketakwaan kepada Allah SWT 

tercermin dalam perilaku yang menjauhkan diri dari kebohongan, menepati 

janji, serta menghindari sifat munafik. Seorang mukmin yang memiliki hati 

yang bersih akan senantiasa menunaikan ibadah puasa dan salat sebagai 

wujud nyata dari keimanannya kepada Allah SWT. Menurut Al-Ghazali, 

keimanan seseorang dapat mengalami kerusakan apabila dalam hatinya 

tumbuh sifat kemunafikan. Hakikat dari kemunafikan tersebut mampu 

menutupi dan merusak inti dari iman itu sendiri (sulb al-īmān), bahkan 

dapat mengakibatkan seseorang dijauhkan dari lingkungan sosial8. 

b. Riya' dan Takbbur 

Dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) tingkat Sekolah 

Menengah Umum (SMU) , siswa diarahkan untuk memahami berbagai faktor 

yang dapat merusak keimanan, salah satunya adalah perilaku riya’. Peserta 

didik didorong untuk mengkaji serta menyimpulkan makna dari riya’, yang 

dalam bahasa sederhana dapat diartikan sebagai tindakan pamer dalam 

konteks ibadah atau amal perbuatan. 

Menurut Imam al-Ghazali, riya’ berasal dari kata riya’in yang secara 

etimologis mengandung arti menunjukkan atau memperlihatkan sesuatu 

kepada orang lain. Dengan kata lain, riya’ merupakan sikap menampilkan amal 

perbuatan baik di hadapan manusia dengan tujuan memperoleh pujian atau 

pengakuan, bukan semata-mata karena keikhlasan kepada Allah SWT. 

عبادة لتنول الآخر يسمى معبود فهو الرياءالرياء اصله طلب المنزلة في القلوب عمل ال  

Artinya: "Asalnya riya' itu mencari perhatian pada hati orang lain, amal 

perbuatan atau ibadah agar memperoleh perhatian, agar dilihat orang supaya 

dikatakan orang lain sebagai Ma'bud (orang yang ahli ibadah) dikatakan riya' 

atau pamer9. 

Setiap amal ibadah yang dilakukan dengan disertai niat riya’ tidak akan 

diterima oleh Allah SWT amal tersebut tertolak (mardūdah) dan tidak 

memperoleh ganjaran darinya. Imam al-Ghazali menjelaskan bahwa riya’ 

merupakan salah satu penyakit hati yang harus diberantas, karena ia 

merupakan bagian dari tipu daya setan. Hakikat dari riya’ adalah 

kecenderungan untuk mempertontonkan ibadah atau kebaikan demi 

memperoleh pujian manusia. Perilaku ini, menurut al-Ghazali, dapat menyeret 

                                                             
8 ibid hal 120 
9 Muhammad Hasan Zubaid, Itihafu Sadah al-Muttaqin Shurah Ihya' Ulum al-Din Jilid 10, Beirut, Dar al-
Ilmiyah 1997, hal 84   



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah – Syari’ah Islamiyah 

E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132 

Vol. 32 No. 01 April 2025 

 

 

176 

seseorang menjadi terlampau mencintai dunia, khususnya harta kekayaan (al-

maḥbūbān al-shaddā min ḥubbi al-māl), dan pada akhirnya menjerumuskan 

dalam dosa besar (al-ghunūb)10. 

Lebih lanjut, riya’ dipandang sebagai salah satu āfāt al-‘aẓīmah 

(kerusakan besar) yang mengancam keikhlasan dalam beribadah11. Al-Ghazali 

menegaskan bahwa orang-orang yang melakukan riya’ adalah mereka yang 

telah terjerumus dalam perbuatan tercela. Oleh karena itu, riya’ tidak pantas 

dilakukan oleh individu yang mendambakan kemuliaan akhlak, sebab 

perbuatan tersebut merupakan dosa batin yang bersumber dari hati yang tidak 

terjaga. Barang siapa yang menyadari bahaya riya’, maka hendaknya ia menjaga 

hatinya dengan sungguh-sungguh, termasuk mengontrol ucapan dan 

perbuatannya agar terhindar dari sifat ini. 

Dalam perspektif Islam, riya’ termasuk perbuatan yang diharamkan 

oleh Allah SWT. Hal ini ditegaskan dalam al-Qur'an Surah al-Mā’ūn ayat 4-7. 

Menurut pandangan Imam al-Ghazali, seluruh bentuk ibadah yang dilakukan 

oleh seorang hamba seperti salat, zakat, puasa, haji, dan umrah pada dasarnya 

merupakan amal saleh yang bersinar laksana cahaya bintang-bintang di langit. 

Amal-amal tersebut memiliki nilai spiritual yang tinggi dan mampu memenuhi 

langit dengan sinar kebaikan. Namun, apabila ibadah tersebut tidak dilandasi 

oleh niat yang tulus semata-mata karena Allah SWT, maka nilai dan 

penerimaannya akan gugur. Al-Ghazali menegaskan: "Lam yuraddu idhā 

a‘malihi ghayr Allāh Ta‘ālā fahuwa riyā’," yang berarti jika suatu amal dilakukan 

bukan karena Allah, maka amal tersebut tertolak karena termasuk dalam 

kategori riya’. 

Dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) tingkat Sekolah 

Menengah Umum (SMU) , pembelajaran mengenai sifat takabbur diarahkan 

agar peserta didik mampu mengkaji serta menyimpulkan pengertian dan 

bahaya dari perilaku tersebut. Menurut Imam al-Ghazali, takabbur merupakan 

salah satu penyakit batin yang bersumber dari hati, dan setiap individu 

mukallaf memiliki kewajiban untuk mengenali serta mewaspadai penyakit ini. 

Al-Ghazali menyatakan bahwa beruntunglah orang-orang yang hatinya dijaga 

dari sifat sombong, dan oleh karena itu ia perlu bersyukur kepada Allah SWT 

(falyahmadullāh). Ia juga mengingatkan pentingnya menjaga diri dari sifat al-

kibrī (kesombongan), karena sejatinya Allah SWT tidak menyukai orang-orang 

yang menyombongkan diri. 

Allah SWT adalah Dzat Yang Maha Mengetahui dan mencintai hamba-

hamba-Nya yang bersyukur. Bahaya laten dari sifat takabbur sangatlah besar, 

bahkan disebutkan bahwa akibat dari takabbur adalah siksa neraka. Oleh 

karena itu, penting bagi setiap individu untuk senantiasa menjaga diri dari sifat 

                                                             
10 Al-Ghazali, Ihya' Ulum al-Din jilid 3, Beirut, Dar al-Fikr, 1995, hal 269. 
11 Ihsan, Muhammad Dahlan, Siraju at-Talibin jilid 2, Syarah Ihya' Ulum al-Din, Beirut, Far al-Fikr, 1995, 
hal 421 



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah – Syari’ah Islamiyah 

E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132 

Vol. 32 No. 01 April 2025 

 

 

177 

ini. Kesombongan juga termasuk dalam kategori syirik khafī (kemusyrikan yang 

tersembunyi), sebab pada hakikatnya takabbur sering kali disertai dengan 

kepalsuan dan kebohongan yang mendalam (akthar al-kidhbī), sehingga dapat 

merusak keikhlasan dan kemurnian amal12. 

Imam al-Ghazali menegaskan bahwa seorang mukmin tidak akan 

memperoleh surga apabila dalam hatinya masih terdapat seberat biji zarrah 

dari akhlak yang tercela (akhlaq al-madhmūmah). Pernyataan beliau yang 

berbunyi “Lā yadkhulu al-jannata al-mu’min fī qalbihi mithqāla ḥabbatin min 

akhlāq al-madhmūmah” memberikan penekanan bahwa kebersihan hati dari 

sifat-sifat tercela merupakan syarat penting dalam mencapai kebahagiaan 

ukhrawi. Dengan demikian, pembersihan jiwa dari sifat-sifat buruk menjadi 

bagian yang esensial dalam proses penyucian diri (tazkiyat al-nafs) dan 

pembentukan akhlak yang terpuji13. 

Dalam upaya membentuk pribadi yang terhindar dari sifat takabbur, 

baik terhadap sesama maupun terhadap dirinya sendiri, seseorang perlu 

membangun karakter yang sempurna melalui ilmu, amal saleh, dan semangat 

untuk menolong sesama. Dalam hal ini, terdapat tujuh bentuk kebaikan dan 

bentuk pertolongan yang ditekankan, yaitu: 

1) Pengabdian melalui ilmu pengetahuan: Seorang yang benar-benar berilmu 

(‘ālim) adalah mereka yang mengenali dirinya dan memahami hakikat 

manusia, serta senantiasa merasa cemas terhadap akhir kehidupannya. Ia 

takut terjerumus dalam kesombongan karena ilmunya. Idealnya, semakin 

tinggi ilmu seseorang, semakin besar pula ketakwaannya kepada Allah SWT, 

disertai sikap tawadhu’, khusyuk, dan rasa syukur atas nikmat ilmu yang 

diperolehnya. 

2) Beribadah tanpa kesombongan: Ibadah yang dilakukan dengan keikhlasan 

dan tanpa disertai sikap menyombongkan diri akan membawa pada 

ampunan Allah SWT. Sebaliknya, jika ibadah dilakukan dengan perasaan 

takabbur terhadap orang lain, maka menurut al-Ghazali, pelakunya adalah 

orang yang jāhil (bodoh) dan ghabī (dungu). Di akhirat kelak, orang 

semacam ini tergolong jāhil al-maghurūr (orang bodoh yang tertipu), karena 

lupa bahwa kesombongan dalam ibadah justru menjadikannya celaka. 

3) Takabbur karena keturunan dan harta orang lain: Orang yang 

menyombongkan diri dengan garis keturunan atau mencurigai serta 

menuduh orang lain karena harta benda yang dimiliki, hendaknya berhati-

hati dalam ucapan. Ia harus menjauhi perkataan yang kasar dan tidak pantas, 

baik kepada Allah SWT maupun kepada sesama manusia. Meskipun harta 

merupakan kebutuhan hidup, mencarinya harus dengan kerja keras dan 

sikap yang tidak berprasangka buruk terhadap orang lain. 

                                                             
12 Al-Husmi al-Zubaidi, Itihafu Sadah al-Muttaqin, Syarah Ijya': Ulum al-Din jilid 7 Beirut Dar alKitab, al-
Ilniyah 1995, hal 367. 
13 Al-Ghazali, Ihya Ulum ad-Din, Jilid 3, Beirut, Dar al-Fikr, 1995, hal 335. 



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah – Syari’ah Islamiyah 

E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132 

Vol. 32 No. 01 April 2025 

 

 

178 

4) Takabbur karena kecantikan atau penampilan fisik: Di kalangan perempuan 

khususnya, sikap merendahkan orang lain yang dianggap kurang menarik 

secara fisik merupakan bentuk takabbur. Keangkuhan yang lahir karena 

keindahan diri menjadi tercela apabila disertai penghinaan terhadap mereka 

yang tidak memiliki kelebihan serupa. 

5) Takabbur karena kekayaan: Kesombongan yang muncul karena kekayaan 

yang diberikan Allah SWT, terutama saat merendahkan kaum miskin, 

merupakan sikap tercela. Orang yang demikian dipandang memiliki watak 

serupa dengan Qarun, tokoh dalam Al-Qur’an yang dihancurkan karena 

kesombongannya terhadap harta. 

6) Takabbur karena kekuatan fisik: Menyombongkan diri karena kekuatan yang 

dimiliki, lalu menggunakannya untuk menyakiti dan menindas orang lemah, 

adalah bentuk kesewenang-wenangan. Hakikat dari kekuatan sejati adalah 

mengayomi, melindungi, dan membantu yang lemah, bukan menganiaya. 

7) Takabbur karena banyak pengikut atau popularitas: Seseorang yang merasa 

bangga secara berlebihan karena memiliki banyak pengikut atau pengaruh, 

termasuk di kalangan anak-anak atau kaum awam, lalu menjadi sombong 

karena ilmu yang dimilikinya, harus segera memohon ampun kepada Allah 

SWT. Al-Ghazali menekankan bahwa Allah Maha Mengetahui segala sesuatu, 

dan hanya dengan rahmat-Nya seseorang dapat selamat dari penyakit hati 

seperti takabbur14.  

c. Nifaq dan Fasiq 

Dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) Sekolah Menengah 

Umum (SMU) , pembelajaran tentang nifaq bertujuan untuk membimbing siswa 

agar mampu memahami dan menyimpulkan makna dari nifaq atau sikap ingkar. 

Al-Ghazali menjelaskan bahwa nifaq termasuk dalam kategori dosa besar 

(ithman kabīrah) dan merupakan kesalahan yang sangat serius (dhanban 

‘azīmah). Ia menggambarkan bahwa ucapan seorang munafik tampak manis di 

permukaan (al-ḥulwā), namun perilaku dan amal perbuatannya bersifat pahit 

dan buruk (murran), serta ditandai oleh akhlak yang tercela (sayyi’ah)15. 

Lebih lanjut, orang yang bersifat munafik sering kali menampilkan diri 

seolah-olah melaksanakan ibadah seperti salat, padahal pada kenyataannya 

mereka justru meninggalkan kewajiban-kewajiban tersebut (tark al-ṣalāt wa al-

‘ibādah). Mereka lebih sibuk dengan perbuatan maksiat dan dosa. Berbeda 

halnya dengan seorang mukmin yang senantiasa mengajak kepada kebaikan 

dan mencegah kemungkaran, seorang munafik justru sebaliknya cenderung 

mendorong perbuatan dosa dan menghalangi pelaksanaan amal kebajikan16. 

                                                             
14 Ibid, hal 343 
15 Abdul Azis al-Qawli, Islam wa al-Din, Beirut : Dar al-Fikr 1997, hal 129 
16 Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, Mukasafah al-qulub al-Muqarrabu Ila Hadrati al-Allamu al Ghuyub, 
Beirut, Dar al-Kitab, al-Ilmiyah, 1997, hal 30 



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah – Syari’ah Islamiyah 

E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132 

Vol. 32 No. 01 April 2025 

 

 

179 

Al-Ghazali mengklasifikasikan fasiq ke dalam dua jenis, sebagaimana 

dijelaskan dalam karyanya Al-Fāsiq Naw‘āni (fasiq terdiri atas dua golongan).  

1) Al-fāsiq kāfir, yaitu individu yang tidak beriman kepada Allah dan Rasul-Nya, 

keluar dari petunjuk Ilahi, serta berada dalam jalan kesesatan (man lam 

yu’min bi-Allāh wa Rasūlih, wa kharaja ‘an al-hidāyah wa dakhala fī al-

ḍalālah). Jenis fasiq ini dimaknai sebagai penyimpangan dari ajaran Islam 

secara total, yakni meninggalkan keimanan dan tidak menaati perintah Allah. 

2) Al-fāsiq al-fājir, yaitu orang-orang yang tetap mengakui keimanan namun 

terjerumus dalam perbuatan dosa, seperti meminum khamar, memakan 

harta yang haram, berzina, dan melakukan berbagai bentuk kemaksiatan17. 

Al-Ghazali menegaskan bahwa dosa-dosa yang dilakukan oleh fāsiq kāfir 

tidak akan mendapatkan ampunan dari Allah SWT, kecuali apabila ia 

mengucapkan dua kalimat syahadat dan memeluk Islam. Sementara itu, dosa 

yang dilakukan oleh fāsiq fājir hanya dapat diampuni melalui taubat yang 

sungguh-sungguh. Menurutnya, segala bentuk maksiat bersumber dari dua 

dorongan utama, yaitu syahwat dan kesombongan (takabbur), sedangkan 

Allah SWT tidak menyukai orang-orang yang bersifat fasiq. 

d. Perbuatan Dosa 

Dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) Sekolah Menengah 

Umum (SMU) , pembelajaran mengenai perbuatan dosa diarahkan agar siswa 

mampu mengkaji dan menjelaskan hakikat dosa serta memahami dampak 

negatifnya. Salah satu penekanannya adalah bahwa setiap perbuatan kejahatan 

akan dibalas oleh Allah SWT secara seimbang sesuai dengan kadar kesalahan 

yang dilakukan. Dalam hal ini, Al-Ghazali membagi dosa ke dalam dua kategori 

utama, yaitu: (a) al-dhunūb al-ṣaghīrah (dosa-dosa kecil) dan (b) al-dhunūb al-

kabā’ir (dosa-dosa besar). 

Dosa besar menurut Al-Ghazali mencakup perilaku dan sifat-sifat yang 

menyerupai karakter syaitan, antara lain sifat hasad (dengki), durhaka kepada 

orang lain, serta dorongan syahwat yang tidak terkendali (al-bahāimiyyah) 

seperti zina dan memakan harta anak yatim. Termasuk pula dalam kategori 

dosa besar adalah sifat pemarah (al-ghaḍab), pembunuhan, kesombongan 

(takabbur), kemunafikan (nifaq), serta meninggalkan kewajiban-kewajiban 

agama seperti salat (tark al-ṣalāh), puasa Ramadan, dan zakat. Selain itu, 

tindakan bunuh diri (qatl al-nafs), merampas harta orang lain, serta berbagai 

bentuk kezaliman juga dikategorikan sebagai dosa besar18. 

Al-Ghazali juga menyebutkan bahwa dosa-dosa besar meliputi syirik 

kepada Allah SWT, meminum khamr, melakukan pembunuhan, berzina, 

mencuri, serta memakan harta anak yatim. Selain itu, berkata kotor (qawl al-

                                                             
17 Al-Husni al-Zubaidi, Uttihafu al-Muttaqin, Sarah Ihya' Ulum al-Din jilid 10, Beirut Dar al-Dikr, 1997, hal 
512 
18 Al-Ghazali, Ihya Ulum al-Din Jilid IV, Beirut, Dar al-Fikr, 1995 hal 17 



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah – Syari’ah Islamiyah 

E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132 

Vol. 32 No. 01 April 2025 

 

 

180 

zūr), adu domba (namīmah), serta ghībah atau membicarakan keburukan orang 

lain (ya’kulu luḥūma al-nās) juga termasuk dalam deretan dosa besar.  

Praktik riba dan memakan harta anak yatim secara zalim juga 

digolongkan sebagai bentuk kejahatan berat yang sangat dibenci dalam Islam. 

Secara esensial, Al-Ghazali mengelompokkan dosa besar ke dalam tiga 

tingkatan utama: 

1) Kekufuran terhadap keimanan (kufr al-īmān), yaitu perbuatan yang 

menghalangi seseorang untuk mengenal Allah SWT dan Rasul-Nya, Nabi 

Muhammad SAW. Bentuk kekufuran ini memutuskan hubungan rahmat 

Allah dengan hamba-Nya serta ditandai dengan pelanggaran terhadap 

seluruh larangan yang telah ditetapkan oleh Allah SWT. Tingkatan ini 

termasuk dalam dosa besar yang bersifat akidah dan berdampak pada 

terputusnya ikatan iman seorang hamba terhadap Tuhannya. 

2) Melakukan dosa besar tanpa disertai kekufuran, misalnya perbuatan zina 

yang dilakukan oleh seseorang yang tetap meyakini keberadaan Allah, 

namun tergoda oleh hawa nafsu dalam memenuhi dorongan syahwatnya (fī 

qadar al-ṣalawāt). Dalam pandangan Al-Ghazali, zina tidak hanya merupakan 

pelanggaran terhadap norma agama, tetapi juga berdampak pada 

ketidakteraturan garis keturunan (nasab) dalam masyarakat. Anak yang 

lahir dari hubungan di luar pernikahan yang sah dianggap tidak memiliki 

nasab yang diakui secara syar’i, sehingga mengakibatkan ketidakjelasan 

status hukum dalam hubungan sosial dan keagamaan. 

3) Merampas hak milik orang lain, seperti tindakan merampok, mencuri, atau 

mengambil harta orang lain tanpa hak. Dosa ini dikategorikan sebagai besar 

karena pelakunya memperoleh kekayaan dengan cara yang tidak sah, tanpa 

usaha atau kerja keras yang halal. Termasuk dalam kategori ini adalah 

mengambil barang titipan (akhdh al-wadī‘ah), yang merupakan bentuk 

pengkhianatan terhadap amanah. Tindakan-tindakan ini bertentangan 

dengan prinsip keadilan dalam Islam dan merusak tatanan sosial serta 

hubungan antarmanusia19. 

 

D. Kesimpulan 

Berdasarkan uraian sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa Kurikulum 

Pendidikan Agama Islam (PAI) pada tingkat Sekolah Menengah Umum (SMU)  

bertujuan membentuk peserta didik yang beriman kepada Allah SWT, memiliki 

kesadaran untuk melaksanakan perintahnya dan menjauhi larangannya. Kurikulum 

ini juga mendorong siswa untuk mengkaji al-Qur'an sebagai sumber hukum Islam 

dan memahami tata cara pelaksanaan salat dalam berbagai kondisi, sehingga siswa 

terdorong untuk tidak meninggalkan salat. 

                                                             
19 Abdu Samad, Sira al-Salikin Syarah Ihya' Ulum al-Din, Jilid 3. Beirut Dar al-Fikr, al-Ilmiyah, 1995, hal 13 



Tasyri’: Jurnal Tarbiyah – Syari’ah Islamiyah 

E-ISSN: 2252-4436 P-ISSN: 2654-6132 

Vol. 32 No. 01 April 2025 

 

 

181 

Terdapat keselarasan sekaligus perbedaan antara tujuan kurikulum tersebut 

dengan konsep insan kamil menurut al-Ghazali. Keduanya menekankan pentingnya 

pembinaan akhlak, seperti menjauhi sifat riya’, takabbur, nifaq, dan fasiq, serta 

membentuk pribadi yang istiqamah dalam beribadah, berdzikir, dan berdoa. Konsep 

insan kamil al-Ghazali menekankan pembentukan manusia yang berakhlak mulia, 

menjauhi maksiat, dan memiliki kepedulian sosial melalui sikap wara’ serta 

bertakwa kepada Allah SWT. 

Dengan demikian, terdapat hubungan kausal antara Kurikulum PAI 2006 dan 

konsep insan kamil al-Ghazali, di mana keduanya bertujuan membentuk manusia 

yang berakhlak karimah, tidak melakukan dosa terhadap Allah, Rasul, dan sesama, 

serta memiliki perilaku luhur sebagai cerminan ketakwaan. 

 

E. Daftar Pustaka 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya Ulum al-Din, Jilid I. Beirut: Dar al-Fikr, 1995. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya 'Ulum al-Din, Jilid IV. Beirut: Dar al-Fikr, 1996. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Mukasafah al-qulub al-Muqarrabu Ila Hadrati al-Allamu al 

Ghuyub. Beirut: Dar al-Kitab al-Ilmiyah, 1997. 

Al-Ghazali. Ihya' Ulum al-Din, jilid 3. Beirut: Dar al-Fikr, 1995. 

Al-Qawli, Abdul Azis. Islam wa al-Din. Beirut: Dar al-Fikr 1997. 

Al-Zubaidi, Al-Husmi. Itihafu Sadah al-Muttaqin, Syarah Ihya' Ulum al-Din, jilid 7. 

Beirut: Dar al-Kitab al-Ilniyah 1995. 

Al-Zubaidi, Al-Husni. Uttihafu al-Muttaqin, Sarah Ihya' Ulum al-Din, jilid 10. Beirut: 

Dar al-Dikr, 1997. 

Badan Standar Nasional Pendidikan, Peraturan Menteri Pendidikan Nasional, No. 22 

dan 23 . 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, GBPP Tahun 1985. Pedoman Pelaksanaan 

Kurikulum. Jakarta: Balai Pustaka, 1985. 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kurikulum Sekolah Menengah Atas (SMA) 

Tahun 1975. Pedoman Pelaksanaan Kurikulum. Jakarta: Balai Pustaka, 1981. 

Departemen Pendidikan Nasional. Penyempurnaan, Penyesuaian Kurikulum 1994, 

SMU Suplemen GBPP. Jakarta: MENDIKNAS, 2000. 

Muhammad Dahlan, Ihsan. Siraju at-Talibin, jilid 2, Syarah Ihya' Ulum al-Din. Beirut: 

Far al-Fikr, 1995. 

Samad, Abdu. Sira al-Salikin Syarah Ihya' Ulum al-Din, Jilid 3. Beirut: Dar al-Fikr, al-

Ilmiyah, 1995. 

Sunarto. Pengembangan Kurikulum Suatu Analisa Sistem Untuk Menunjang Inovasi 

Pendidikan (Materi Kuliah Program Pasca Sarjana IAIN Sunan Ampel Surabaya, 

2000. 

Zubaid, Muhammad Hasan. Itihafu Sadah al-Muttaqin Shurah Ihya' Ulum al-Din Jilid 

10. Beirut: Dar al-Ilmiyah 1997. 


